
Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   1Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   1 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   2Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   2 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



Judith  
Butler
—
A Pretensão  
de Antígona
—
O Parentesco entre 
a Vida e a Morte
—
Tradução 
Nuno Quintas

—

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   3Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   3 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



TÍTULO ORIGINAL 
Antigone's Claim. Kinship Between Life and Death 

AUTORA 
Judith Butler

TRADUÇÃO 
Nuno Quintas | oficinacaixaalta.pt

REVISÃO 
João Berhan

CONCEPÇÃO GRÁFICA 
Rui Silva a partir das fotografias de Karl Blossfeldt  
(Urformen der Kunst: photographische Pflanzenbilder, 1928)

PAGINAÇÃO 
Rita Lynce

IMPRESSÃO 
Guide – Artes Gráficas

COPYRIGHT 
© 2000 Columbia University Press  
© 2024 Orfeu Negro

1.a EDIÇÃO 
Lisboa, Abril 2024

DL  529419/24 
ISBN  978‑989‑9071‑91-9

ORFEU NEGRO 
Rua Silva Carvalho, n.o 152 – 2.o 
1250‑257 Lisboa | Portugal 
www.orfeunegro.org

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   4Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   4 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



[S]ão arrastadas e destruídas
pelo que faz parte da esfera da sua própria vida.

Hegel, Estética*

*	 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Estética: Poesia, trad. port. Álvaro Ribeiro 
e Orlando Vitorino (Lisboa: Guimarães Editores, 1993), p. 658. (N.T.)

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   5Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   5 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



NOTA À TRADUÇÃO

Nas citações de Antígona, de Sófocles, recorremos à tradução 
portuguesa de Maria Helena da Rocha Pereira (11.a ed., Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2018), indicando entre parên­
teses os versos desta edição. Em casos devidamente assinala­
dos, recorremos ainda à tradução de Marta Várzeas (Vila Nova 
de Famalicão: Húmus, 2011).

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   6Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   6 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



1. A PRETENSÃO DE ANTÍGONA

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   7Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   7 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



9

Comecei há uns anos a pensar em Antígona ao perguntar­
‑me o que teria acontecido a todo esse empenho feminista de 
confrontar e desafiar o Estado. Antígona parecia‑me poder 
funcionar como contrafigura à tendência, promovida por 
algumas feministas recentes, de se procurar a autoridade e 
o apoio do Estado na concretização dos objectivos políticos 
feministas. O legado do repto de Antígona parece ter‑se per­
dido no esforço contemporâneo para redefinir a oposição 
política como acusação jurídica e procurar a legitimidade do 
Estado no apoio às pretensões feministas. De facto, encon­
tramos Antígona promovida e defendida por Luce Irigaray, 
a título de exemplo, como princípio da contestação femi­
nina ao estatismo e exemplo de antiautoritarismo1.

Mas quem é esta «Antígona» que procurei usar como 
exemplo de um certo impulso feminista2? Há, obviamente, 
a «Antígona» da peça homónima de Sófocles, uma Antígona 
que é, afinal, uma ficção, que não se deixa converter facil­
mente em exemplo que possamos seguir sem corrermos o 

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   9Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   9 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



10

JUDITH BUTLER

risco de queda na irrealidade – o que não impediu tanta 
gente de a tornar uma espécie de representante. Hegel fá‑la 
simbolizar a transição do regime matriarcal para o patriar­
cal, bem como o princípio do parentesco. Irigaray, ainda 
que vacile quanto à função representativa de Antígona, 
também insiste nisso:

Vale sempre a pena reflectir no seu exemplo como figura histórica, 
e enquanto identidade e identificação para tantas jovens e mulheres 
dos nossos dias. Nesta reflexão, temos de separar Antígona dos dis­
cursos sedutores, e redutores, para ouvir o que tem a dizer sobre a 
administração da pólis, a sua ordem e as suas leis3.

Mas poderemos tornar Antígona representante de uma 
certa política feminista quando a função representativa de 
Antígona está em crise? Como espero demonstrar, ela está 
tão impregnada das heranças incestuosas que complicam 
a sua posição no parentesco que dificilmente representa os 
princípios normativos do parentesco. E também dificil­
mente representa um feminismo que de algum modo não se 
implicasse no poder a que se opõe. Enquanto ficção, não 
se trata, pois, de estar já em causa o carácter mimético ou 
representativo de Antígona, mas de, como figura da polí­
tica, ela apontar para outra coisa, não para a política como 
representação, mas para a possibilidade política que emerge 
quando expomos os limites da representação e da repre­
sentabilidade.

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   10Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   10 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



11

A pretensão de Antígona

Permitam‑me, contudo, que vos indique as etapas que 
segui. Não sou, nem quero ser, classicista. Como tantos 
humanistas o fizeram, li Antígona porque a peça levanta 
dúvidas recorrentes, em vários contextos culturais e his­
tóricos, quanto ao parentesco e ao Estado. Comecei a ler 
Antígona e a crítica que a ela se dedica para ver se alguém 
defendia o seu estatuto político exemplar como figura femi­
nina que desafia o Estado por via de um poderoso conjunto 
de actos físicos e linguísticos. Descobri, porém, algo dife­
rente do que antevira. Começou por me impressionar a lei­
tura que Hegel e Lacan fazem de Antígona, e igualmente 
a abordagem de Irigaray, e não só4, a Antígona enquanto 
figura não‑política, com um discurso provocador de impli­
cações políticas, articulando uma oposição à política que é 
em si antepolítica, pois representa o parentesco como esfera 
que condiciona a possibilidade de política sem nunca nela entrar. 
De facto, na interpretação talvez mais notabilizada por 
Hegel e que ainda é base das apropriações desta peça feitas 
por boa parte da teoria literária e do discurso filosófico, 
Antígona chega a representar o parentesco e a sua disso­
lução, e Creonte, a eticidade e a autoridade do Estado que 
emergem e se fundam em princípios de universalidade.

No entanto, o que depois me impressionou foi uma 
dúvida a que espero regressar no fim deste capítulo: o apa­
recimento do parentesco no limite daquilo a que Hegel 
chama «eticidade5», a esfera da participação política e das 

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   11Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   11 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32



12

JUDITH BUTLER

normas culturais viáveis, da Sittlichkeit legitimante (as nor­
mas articuladas que regem a esfera da inteligibilidade cul­
tural) nos termos hegelianos. Na teoria psicanalítica 
contemporânea – fundada em pressupostos estruturalis­
tas e talvez com maior proeminência por via de Jacques 
Lacan –, porém, esta relação emerge de maneira distinta. 
Na leitura que faz de Antígona no Séminaire, Livre VII 6, 
Lacan entende que ela confina com as esferas do imaginá­
rio e do simbólico e representa até o inaugurar do simbó­
lico, esfera de normas e leis que regem o acesso ao discurso 
e à possibilidade discursiva. Esta regulação ocorre reali­
zando certas relações de parentesco enquanto normas sim­
bólicas7. Na qualidade de simbólico, estas normas não são 
inteiramente sociais; diríamos que Lacan se afasta aqui 
de Hegel transformando uma noção idealizada do paren­
tesco num pressuposto de inteligibilidade cultural. Lacan 
prossegue simultaneamente uma certa herança hegeliana 
ao separar a esfera idealizada do parentesco, o simbólico, 
da esfera do social. Assim, em Lacan, rarefaz‑se o paren­
tesco como estrutura linguística viabilizadora, pressuposto 
da inteligibilidade simbólica, logo apartado do domínio do 
social; em Hegel, o parentesco é uma relação não de nor­
mas, mas de «sangue». Ou seja, o parentesco ainda não é 
introduzido no social, sendo o social inaugurado num revo­
gar violento do parentesco.

A separação entre o parentesco e o social lança uma som­
bra mesmo nas posições da herança estruturalista mais 

Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   12Miolo PretensaoAntigona_AF.indd   12 20/03/2024   16:3220/03/2024   16:32




